materialisme-dialectique.com

Etudes générales de I'Histoire du monde,
depuis la sortie de la Nature effectuée par I'"humanité,
jusqu’a son retour en son sein, sous la forme sociale,

par le Communisme.

La dialectique du cerveau :
le bicaméralisme de Julian Jaynes

Introduction

Voici une présentation, forcément sommaire, souli-
gnant les aspects et les enjeux de la théorie du « bica-
méralisme » formulée par 'Américain Julian Jaynes

dans les années 1970.

Le plus simple est de prendre un exemple concret.
Vous étes dans le bus, un matin, et vous écoutez de la
musique avec des écouteurs, sans penser a rien en par-
ticulier. Subitement, une pensée vous vient : vous avez
oublié le livre de Staline que vous vouliez remettre & un

ami plus tard dans la journée.

Cette pensée arrive de maniére impromptue; cest
comme si elle tombait du ciel. Cest en quelque sorte
une pensée qui sest produite comme a l'arriere-plan de

la conscience.

Naturellement, cette pensée est produite par le cer-

veau. Avec les avancées scientifiques, on a pu en discer-

ner plusieurs zones. Il y a, avant tout, deux hémi-

spheres.

Clest 1a, bien entendu, quelque chose de tout a fait dia-
lectique. Il n’y a pas «un cerveau » formant un bloc,

mais une réalité opérant en miroir, de maniere inégale.

Les hémispheres gauche et droit du cerveau ont le
méme contenu anatomique : chacun possede un lobe
frontal, un lobe pariétal, un lobe temporal, un lobe oc-
cipital, une insula, un cortex moteur primaire, un cor-
tex somatosensoriel primaire, un cortex visuel pri-
maire, un cortex auditif primaire, des aires associa-
tives, une aire de Broca et une aire de Wernicke, des
ventricules latéraux, des faisceaux de substance
blanche, ainsi que des structures profondes telles quun

hippocampe, une amygdale et un gyrus cingulaire.



Or, 1a ou cela devient intéressant, et cest la ou inter-
vient Julian Jaynes, cest que les hémispheres n'ont pas

les mémes fonctions.

Voici un tableau, valable grosso modo pour la grande
majorité des gens. Il ne faut cependant pas le lire de
maniere unilatérale, en considérant qu'une fonction est

uniquement attribuée a un des deux hémispheéres.

Il s’agit d'une formalisation générale, établissant des
tendances dominantes, et ce pour une partie des gens

seulement.

Pour donner un exemple de différence, chez 90-95 %

des droitiers, le langage (aires de Broca et de Wernicke)

est majoritairement dans 'hémisphére gauche, alors
que chez les gauchers, cest le cas pour 70 % des gens,
mais 15 % lont dans 'hémisphere droit, 15 % dans les

deux hémispheres.
Ily a, qui plus est, de grandes différences entre les

individus, et des nuances entre les hommes et les
femmes, celles-ci ayant apparemment davantage de

tendance aux activités bilatérales.

Il faut donc lire le tableau comme un indicateur de
fond.

Hémisphere gauche

Hémisphere droit

Langage

Perception spatiale

Production du langage (Broca)

Orientation dans 1’espace

Compréhension du langage (Wernicke)

Reconnaissance des formes et des objets

Syntaxe, grammaire, mots

Visualisation mentale

Lecture et écriture

Logique & raisonnement analytique

Fonctions globales

Calcul, mathématiques

Traitement global, “vue d’ensemble”

Analyse séquentielle (étape par étape)

Intuition

Pensée logique, classification

Fonctions liées au détail

Emotions et prosodie

Traitement des éléments individuels

Compréhension de I’intonation, du ton de la
VOix

Décomposition d’un probleme en parties

Expression émotionnelle (gestes, mimiques)

Reconnaissance des émotions chez les autres

Reconnaissance des visages

Identification des visages (visage d’une
personne connue)

Controle moteur

Controle moteur

Controle du coté droit du corps

Controdle du coté gauche du corps

On est loin de tout savoir encore a ce sujet, bien sir. Et
il y a ce phénomene marquant que si, trés jeune, vous
avez des problemes a une partie du cerveau, le reste du
cerveau compense les activités devant initialement étre

réparties dans les zones endommagées.

La plasticité du cerveau est ainsi quelque chose d’in-

croyable.

Et le réseau interne est le fruit d'une évolution admi-

rable : on a 86 milliards de cellules nerveuses appelées

neurones, qui chacune sont en mesure détablir des
milliers de connexions, ce qui fait quon va jusqua 1

quadrillion de connexions, appelées synapses.

Pour ce faire, il y a des cellules gliales en appui aux
neurones, au nombre de 85 milliards. Cest absolument

fascinant.

Mais, dans une situation normale, il y a une répartition

entre les hémispheres qu'on arrive a comprendre dans




ses grandes lignes. Et Julian Jaynes a, ici, un point de
vue relevant d'une formidable intuition.

11 dit : aujourd’hui, ces deux hémispheres fonctionnent
ainsi. Mais c’est I'aboutissement d’un tres long proces-
sus. Il n'est pas vrai que I'humanité est apparue d’'un
coup, avec un esprit directement « fonctionnel », avec
des individus ayant une conscience de soi directe,

comme nous aujourd’hui.

Au départ, les deux hémisphéres avaient une indépen-
dance, plus ou moins grande, qui était dautant moins
faisant

compréhensible pour une humanité ne

quémerger historiquement.

Les étres humains, tels des animaux élargissant leur
panoplie d’activités, procédaient a des activités répé-
tées, organisées, bien déterminées. Il se déroulait alors

ce que nous appellerions un processus de synthese.

Dans ce processus, selon Julian Jaynes, il y avait deux

aspects qui se faisaient face.

C’est '’hémisphere gauche qui rassemblait tous ces élé-
ments effectués, et qui par le langage les coordonnait
verbalement. Cependant, c’est 'hémisphere droit qui
menait le traitement d’ensemble : il prenait les phrases

produites, les traitait et les redistribuait.

Or les deux hémispheres nétant pas encore assez re-
liés, ce que disait I'hémisphere droit apparaissait
comme une voix venue de «nulle part» par '’hémi-

sphere gauche.

C’est l'origine des « voix » qu'entendaient les étres hu-
mains a lépoque. Julian Jaynes ne donne pas cet
exemple, mais cest le meilleur : lorsque Dieu parle a
Moise, ce serait en fait 'hémisphere droit qui fournit a

Moise la parole provenant de 'hémisphere gauche.

Moise croit entendre une voix extérieure lui disant:

« Tu ne tueras point ». En réalité, il se parle a lui-méme.

Julian Jaynes va trop loin dans sa démarche et, somme
toute, les étres humains n’étaient pour lui que des auto-
mates se parlant a eux-mémes et obéissant a des autori-

tés dont ils intégraient les voix.

De la vient le culte des rois décédés, des ancétres, ainsi

que létablissement d’idoles.

Mais si on enléve la dimension « automate » et qu'on
raisonne en termes de mode de production, d’évolution
de ’'humanité conformément au matérialisme dialec-
tique, on a une mise en perspective qui permet d’appro-

fondir puissamment la notion d’idéologie.

Cela permet de vraiment comprendre que si les étres
humains agissent comme bon leur semble suivant leurs
personnalités, a larriere-plan ils obéissent toujours
dans les grandes lignes générales a une idéologie four-
nissant des lignes de commandes et mettant en place

des prises de controle.

Julian Jaynes et 'émergence de la
conscience a travers les ages

Les outils scientifiques n'ont cessé de progresser paral-
lelement a la croissance des forces productives sous
légide du capitalisme. Cela apporte des découvertes
fantastiques, par exemple dans le domaine de la carto-

graphie des zones du cerveau.

Inversement, les scientifiques faconnés par le capita-
lisme se retrouvent débordés par ce qu’ils constatent, et
Julian Jaynes est un excellent exemple. Ce qu’il dé-
couvre est intuitivement génial, mais il ne comprend
pas la nature de sa découverte, et sa maniére de le com-
prendre est erronée, ou plus exactement l'inverse de ce

qu’il faudrait avoir en fait comme démarche.

Julian Jaynes est un psychologue américain (1920-1997),
typique de ce que pouvaient étre les Etats-Unis a
I'époque. C’est une bulle, ot le capitalisme grandit, avec
des intellectuels bien au chaud dans cet environne-

ment.

IIs sont choyés et Julian Jaynes sera ainsi professeur de
psychologie a l'université de Princeton de 1966 a 1990.
Clest tout a fait prestigieux.

Dans le contexte de époque, c’est I'idéologie de la cy-
bernétique qui prédomine alors aux Etats-Unis ; 'URSS
de Staline s’était opposée a elle, puis le révisionnisme a
fait que cela devint I'idéologie officielle de 'URSS sur le

plan scientifique.




Rappelons ici ce qu'est la cybernétique : cest une théo-
rie qui dit que tous les étres (vivants ou non) sont finale-

ment des automates réagissant a des informations.

Julian Jaynes n'est, dans ce cadre, nullement original ; il
n'est qu'un besogneux parmi d’autres qui s'imagine que
lesprit est le produit d'un assemblage de mots et que, fi-
nalement, le cerveau n'est quun ordinateur-machine
ou s’activeraient, en quelque sorte de maniére méca-

nique, des leviers donnant tel ou tel résultat.

Il est, a ce titre, fasciné par les expériences aléatoires,
tout autant qu’il profite des résultats de la médecine et
du progres technique.

C’est une lecture a la fois empiriste et mécanique. L'ex-
périmentation sur les animaux, cette barbarie, est pour
cette raison quelque chose de tout a fait acceptable
pour Julian Jaynes, et c’est sans se poser de questions
qu’il peut informer dans ses écrits, comme en passant,
que:

« Par exemple, 98 % des voies optiques

peuvent étre sectionnées chez le chat, et la

capacité a distinguer la luminosité et les formes
sera préservée. »

Tout cela est lamentable et criminel, mais reléve classi-

quement de la science dans un encadrement bourgeois.

Néanmoins, il était inévitable qu’il y ait un développe-
ment inégal et que justement il y ait une rupture com-
pléte avec les simples constatations.

Julian Jaynes, produit de 'accumulation de données de
son époque, a ainsi une intuition. C'est que, a moins de
suivre aveuglément la religion, il est indubitable que

I'humanité a connu une évolution.

Il n'y a jamais eu dAdam et Eve et il n'y a pas eu de Dieu
procédant a une « création ». Vu d’Europe, cest facile a

comprendre.

Mais, de par le poids des religions aux Etats-Unis,
lorientation « athée » joue un réle essentiel dans l'acti-
vité scientifique, en tant que mise en perspective et fac-
teur progressiste. Carl Sagan, une figure américaine
connue, a longuement insisté sur ce point propre aux
Etats-Unis.

Et cest 1a ol Julian Jaynes trouve une voie. Il dit la

chose suivante: aujourd’hui, nous disposons d'une

vraie conscience de nous-mémes. On sait quon se
brosse les dents, on sait quon prend le bus, on est ca-

pable de se poser des questions sur ce quon va faire.

Toutefois, il faut bien admettre que I'humanité a évo-
lué. Il n’y a donc aucune raison de considérer qu'il en a

été toujours ainsi.

Le raisonnement est implacable, et il est juste. Julian
Jaynes a constaté, a partir d'un point de vue scienti-

fique, une simple vérité.

Il n'avait aucune compréhension du matérialisme dia-
lectique, de la question de l'univers comme entiere-
ment matériel et en transformation éternelle, de la
complexification des phénomenes par les sauts qualita-

tifs, ni méme du principe du mode de production.

Il n’'a pas, comme nous, compris que I'étre humain est
un animal qui, de par la loi du développement inégal, a
suivi son propre parcours, en dehors de la Nature,
avant de mettre un terme a ce parcours en rejoignant la

Nature en conservant les acquis accumulés.

Toutefois, Julian Jaynes pose la question de I'évolution
de la conscience humaine dans I'Histoire. Obligatoire-

ment, elle s’est produite. Il faut donc savoir comment.

Et on ne parle pas ici seulement de la modification de la
conscience, mais bien de son apparition historique, de
son émergence. Ce qui ramene a la question de savoir
si ’homme pense (comme le considére I'idéalisme) ou
bien si sa pensée est une réflexion (comme l'affirment
nos titans: Aristote, Avicenne, Averroe€s, Spinoza,
Feuerbach, Marx, Engels, Lénine, Staline, Mao Ze-
dong).

La question que pose donc Julian Jaynes, c’est : a quel
moment de I'Histoire, le cerveau de 'humanité que
nous connaissons, qui fonctionne comme nous le
connaissons, est-il apparu dans un saut qualitatif ?




Bref résumé du point de vue de
Julian Jaynes

Voici le résumé de l'approche de Julian Jaynes. Elle est
empirique : il est le produit de son époque, son niveau
idéologique est typique du chercheur en psychologie

dans le capitalisme des Etats-Unis des années 1960.

Il ne connait rien au matérialisme dialectique, cest-a-
dire rien a la dialectique de l'univers, rien au principe

du mode de production.

Et donc, psychologue et universitaire, il connait les tra-
vaux effectués a son époque. L'une des découvertes est

celle du role de ce qu'on appelle le corps calleux.

C’est que le cerveau est organisé en deux parties :ily a
d'un c6té I'hémisphére gauche et de lautre 'hémi-

sphere droit. Le corps calleux relie les deux.

Or, a époque, on a opéré des gens en souffrance - dans
le cadre de Iépilepsie - en séparant les deux hémi-
spheres, ce quon appelle une callosotomie. Cela a
comme effet dempécher quune crise dans un hémi-

sphere se répercute dans lautre.

On peut vivre tout a fait normalement apres une telle
opération. Cependant, on se doute bien que cela n'est
pas sans effet et c’est 1a ou les chercheurs se sont aper-

gus que :

- I'hémispheére gauche est surtout impliqué dans le lan-
gage et la logique ;

- 'hémispheére droit est davantage impliqué dans les

images, les émotions, la perception spatiale.

Il va se passer ainsi la chose suivante. Imaginons quel-
qu'un qui a subi une callosotomie. On lui présente une

petite balle au niveau de son ceil gauche.

Le champ visuel gauche est traité par 'hémisphére
droit : il voit la balle, il peut la prendre de la main
gauche. Mais il ne peut pas dire que c’est une balle, car

le langage reléve de I'hémisphére gauche.

Pour que ga change, il faut que la balle soit visible par

I'ceeil droit, qui est relié a ’'hémisphére gauche.

Julian Jaynes se dit alors qu’il existe une indépendance
possible de chaque hémisphere. Et, de maniere tout a

fait logique, il soutient alors la thése que si les deux hé-

mispheres sont reliés aujourd’hui, c’est qu’ils ont été re-
liés, et qu’alors il y a dii avoir une période ou ils ne 'ont

pas été.

Il se tourne alors vers des documents historiques de

I'Antiquité (Grece, Mésopotamie).

Et il constate alors une chose : les personnages dont il
est parlé n'ont pas de conscience introspective. Ils ne se
questionnent pas intérieurement. Par contre, de ma-
niere systématique, ils entendent des voix qui leur
donnent des ordres : ce sont celles des dieux et des au-

torités.

Il se dit alors: ces voix sont produites par un hémi-
sphere et lautre hémisphere les regoit pour les re-
mettre a l'esprit. Comme toutefois il n'y a pas de liaison
entre les deux hémispheres, 'hémisphére gauche qui a
remis le message « brut » a 'hémispheére droit le recoit

de nouveau retranscrit.

Cependant, lors de cette réception, il s'imagine que cela

vient « d’ailleurs ».

Cet ailleurs, c’est le monde des dieux, des ancétres, de
Dieu. Lorsque Mahomet, dans la grotte de Hira, recoit
les paroles de l'ange Gabriel, cest en réalité de lui-

méme qu’il les regoit.

Mais il ne le sait pas, car les deux hémispheres de son
cerveau sont séparés. Ses propres considérations, pro-
duites par 'hémisphere gauche, sont fournies par un
hémisphere droit séparé, qui prend une forme étran-

gere, extérieure.

des

chambres ». Chaque hémisphere fait chambre a part

Cest le principe du bicaméralisme, « deux

dans la conscience humaine.

Mais, et cest la ou tout se joue pour nous, I'une des
chambres a lascendant sur lautre. Cela fait que la
chambre qui gere la vie quotidienne entend des

« ordres » de la part de l'autre chambre.

La premiere chambre ne se sachant pas reliée a la se-
conde, interprete ces voix comme des appels, des
ordres. Ce sont les dieux qui parlent. La these est unila-
térale, mais du point de vue du matérialisme dialec-
tique, elle tente une exposition du principe de I'idéolo-
gie, qui prend toujours le dessus sur les individus dans

chaque existence sociale donnée.




Les commandes comportementales :
un exemple avec le dieu du mais

De maniére intéressante, si Julian Jaynes ne part pas de
la réalité matérielle et historique pour établir sa these,
mais seulement d’'une conception psychologique du
rapport des deux hémispheéres du cerveau, toute la jus-

tification de son approche fait appel a 'Histoire.

Il commence sa réflexion comme psychologue, mais se
précipite toujours dans l'anthropologie et I'Histoire. I1
bricole, cest vrai; ses theses sont osées et tendent a

étre unilatérales.

Cependant, il présente toujours ce qu’il dit comme une
hypothese. Son but est de faire passer son intuition
avant tout.

Il se comporte résolument comme un matérialiste a
laméricaine, pour qui faire avancer une lecture du
monde en suivant des critéres d’évolution, et donc en
étant fonciérement hostile a des raisonnements dogma-
tiques, cest-a-dire religieux (et il s'imagine malheureu-
sement qu’il en est de méme pour le matérialisme dia-

lectique).

Avant de regarder cela, car il le fait de maniére tres in-
égale et de maniere intuitive seulement, donnons un
exemple trés concret de comment il voit les choses. 11
serait fondamentalement d’accord avec cela, du moins

dans les grandes lignes de l'exposition.

Nous sommes sur le continent américain, au niveau de
lactuel Mexique, avant l'arrivée des conquistadors. Len-
semble des civilisations releve d'une méme culture ap-

pelée « méso-américaine ».

Dans ce contexte historique, le mais joue un role de
premier plan dans l'alimentation. Il y a ainsi toujours
un « dieu du mais ». Cest Centeotl chez les Azteques,
Pitao Cozobi chez les Zapotéques, Dhipaak chez les

Huastéques, etc.

Ce dieu du mais « parle » vraiment. Il n’est toutefois pas
une entité qui apparait et qui prend la parole. Il
consiste en des mots, des impulsions qui « trottent »

dans la téte des Mésoaméricains.

Il faut aller soccuper du mais. C'est nécessaire pour
étre en mesure de manger. Voila ce qui se dit dans la

téte des Mésoaméricains.

C’est 'hémisphere gauche qui produit ces paroles, qui
consistent en fait en ces réflexions formant des sé-
quences répétées. Cest 'hémisphere droit qui les four-

nit par contre a l'esprit.

Et ces paroles étaient considérées comme des com-

mandes comportementales par les Mésoaméricains.

Pourquoi ? Parce que les deux hémispheres n'étaient
pas encore véritablement reliés. Lhémisphere gauche
est le seul capable du langage articulé et de la gestion

en séquences des éléments.

On avait ainsi des phrases formées dans 'hémisphere
gauche, puis un producteur de constats synthétiques
par l'intermédiaire de 'hémisphere droit, et enfin la ré-

ception en séquences de 'hémispheére gauche.

L'’hémisphere gauche ne sachant pas dou vient la
«voix », il l'attribue a des forces extérieures. Cest le

dieu qui parle.

Clest le dieu du mais qui dit : il faut que tu toccupes du
mais.
Julian Jaynes ne raisonne pas en termes dexistence so-

ciale, donc il n'a pas eu cette approche, et pourtant sa

démarche y conduit.

Et, si elle est juste, elle expliquerait pourquoi il y avait
auparavant des dieux a linfini, des dieux pour toute
chose. Avoir des considérations sur les fleurs était per-
¢u comme une pensée étrangere, donc venant du dieu

des fleurs.

Et pareil pour la guerre, la forge, la cuisine, la chasse, le

sommeil, etc.

Un étre humain se disant qu’il a sommeil, cela aurait
été un étre humain qui ne se disait pas: «jai som-
meil », mais qui aurait recu 'information : « tu as som-

meil ».

Intuitivement, I'idée de Julian Jaynes est géniale : elle
expliquerait pourquoi a I'époque il y avait forcément un

dieu pour chaque aspect de la vie pratique.

Cétait lexpression des mémes constats qui se répé-

taient, dans des situations historiques qui, concrete-




ment, ne changeaient quimperceptiblement, et ce sur

une trés longue période.

Les exigences du dieu du mais existaient ainsi vrai-
ment, a la fois dans les mots dans la téte, et dans la réa-
lité, puisque ces mots étaient I'écho des exigences ma-

térielles maintes fois répétées.
Et cela se généralisait pour tous les aspects de la vie.

Méme si cette conception est erronée, elle représente
une avancée formidable pour comprendre comment
I'étre humain, en tant qu'animal, a avancé dans ses acti-
vités, avec une conscience sélargissant mais manquant

encore de recul sur elle-méme.

Julian Jaynes et la dialectique des
commandes comportementales

La démarche de Julian Jaynes est fascinante. Il est vrai
qu’il faut se libérer de tout son verbiage psychologique
afin de découvrir la substance matérialiste. Néanmoins

c’est brillant.

Il est nécessaire pourtant de préciser la tendance qui
déminéralise sa conception. Cest que Julian Jaynes a
une lecture informationnelle de la réalité. Pétrie dans
la vision américaine du monde dalors, il raisonne en

termes de cybernétique.

C’est pourquoi il sépare de maniére unilatérale les deux
hémispheres. L'un est émetteur, l'autre est récepteur.
Le premier fournit des informations, le second les re-
coit. Le premier donne un code d’'opération, le second

réalise l'opération.

On a ainsi un déversoir typique de la cybernétique, ou
une information sous la forme d'un code impulse un

mouvement de maniére mécanique.

Et dans cette conception du monde, tout est informa-

tion et gestion de I'information.

Julian Jaynes va dailleurs expliquer que le bicaméra-
lisme - lexistence des deux chambres - sest effondré
en raison de la perte de pertinence des informations re-
gues par le second hémisphere depuis le premier hémi-

sphere.

Cela ne veut pas dire qu’il n'y a pas des inspirations tres
fortes. Par exemple, concernant ce dernier point, ily a
quelque chose qui pourrait puissamment expliquer
leffondrement quasi immédiat des civilisations mésoa-

méricaines a l'arrivée des conquistadors.

Le déversement des informations était interprété
comme provenant des dieux. Le bouleversement de la
réalité par l'arrivée de choses imprévues a tout simple-
ment brisé la confiance en les « voix » - qui ont alors été

remplacées par d'autres, de maniére quasi immeédiate.

Cela expliquerait bien comment le catholicisme a pu
s’installer si rapidement, avec une telle efficacité, et ce

sans retour.

Pourtant, «sans retour » ne signifie pas quil n'existe

pas de rapport dialectique.

I ne saurait y avoir un mouvement purement unilaté-

ral.

Or, de par sa vision du monde, Julian Jaynes cherche a
tout prix une telle logique unilatérale, opérationnelle. 11
a besoin de voir des ordres et des exécutants, sous la
forme d'informations codées exigeant de maniere di-

recte, sans médiation, une action en retour.

Clest le principe de la cybernétique : information = ac-
tion en retour. Et tout sagence partout comme un sys-
teme d’informations avec une multitude d’actions en re-

tour.

Cette approche ameéne Julian Jaynes a considérer que

c’est le langage qui est la source de la conscience.

Incapable de saisir le principe de la synthese, il voit la
conscience comme le fruit d'une accumulation de mots
finalement mis en place, arrangés et réarrangés pour

les besoins de la communication.

Ces mots apparaissent au départ comme provenant de
«lextérieur ». Puis, au fur et a mesure, il est compris
que ces mots sont produits par soi-méme. Cest alors,
selon lui, I'émergence de la conscience telle quon la

connait.

Elle s’approfondit ensuite lorsquon se parle a soi-
méme, car cela renforcerait 'introspection, et donc la

conscience de soi.




Cest bien entendu une théorie du langage, ou le lan-
gage serait la seule chose « réelle », tout le reste s'orga-
nisant autour de lui, exactement comme dans la cyber-

nétique.

Il y aurait une maniere qu'a le langage de se structurer
et tout le reste doit suivre. L'Histoire de I’évolution hu-
maine serait I'évolution que suit le langage pour se

mettre en place.
L’humanité serait le produit du langage.

Tout cela est idéaliste, bien entendu ; cela apporte toute
une série de problemes, au-dela de la théorie du lan-

gage comme producteur de 'humanité.

On ne saurait, en effet, considérer, pour notre part, une
quelconque unilatéralité tant dans 'hémisphere droit

que 'hémisphére gauche.

Il n'est pas possible que 'un ne fasse que recevoir, tout
comme il n'est pas possible que l'autre ne fasse que
fournir. Il ne peut s’agir que de deux aspects d'un méme
processus, de deux aspects propres a une contradic-

tion.

S’il n'en était pas ainsi, alors tous les étres humains se-
raient comme Don Quichotte, obéissant a des voix lui
disant que les moulins a vent sont des géants, et que lui-
méme est un chevalier errant qui doit aller les com-
battre.

C’est la vision de Julian Jaynes, pour qui les étres hu-
mains aux deux hémispheres séparés, a 1époque du
« bicaméralisme », seraient de purs automates sans vi-

sion deux-mémes.

Il émet I'hypothése que la conscience de soi et le bica-
méralisme aient pu coexister, mais il n’y croit pas. Il a
bien entendu tort, en admettant que la thése du bica-

méralisme soit juste.

Car ce qui est en jeu, finalement, c’est de voir comment
I'idéologie qui refléte une classe, une situation sociale,
simpose a un étre humain au-dela de ses propres

considérations personnelles.

Pour caricaturer, mais c'est une caricature seulement,
lindividu est dans 'hémisphére gauche et I'idéologie

dans 'hémisphére droit. L'Histoire de I'humanité est

celle de leur séparation et de leur affrontement, avant

leur réunion de nouveau.

Julian Jaynes et I'lIliade, jusqu’a la
société de consommation

Cest notamment sur I'Iliade que Julian Jaynes s’appuie
pour étayer sa thése, dans La naissance de la conscience

dans l'effondrement de l'esprit bicaméral, paru en 1976.

Il faut savoir ici une chose importante : l'ceuvre quon
attribue a Homere ne raconte pas toute la guerre de

Troie, tres loin de 1a.

Elle se focalise sur Achille, avec le fameux moment ou
il se retire des combats. Cest seulement lorsque Pa-
trocle meurt, apres sétre fait passer pour lui, qu’il de-
vient fou de rage et revient affronter Hector pour le

tuer par vengeance.

On a ici un épisode de violence consacrée. Lceuvre

commence dailleurs par I'annonce de celle-ci,

« Chante, déesse, la colére d’Achille, fils de Pélée », et se
termine avec le pere de Hector venant réclamer le

corps de son fils.

Julian Jaynes voit dans tout cela une confirmation du
bicaméralisme. Les attitudes d’Achille confirment pour

lui qu'une voix intérieure lui dictait ses actes.

La ol on ne pourrait voir qu'une expression individuali-
sée d’'une coléere personnelle, il faut voir en réalité un
étre en prise avec une partie de sa conscience qui le
pousse dans une certaine direction, l'entrainant dans

l'affrontement.

« Il n’y a généralement pas de conscience dans
I’Tliade. Je dis « généralement » car je
mentionnerai quelques exceptions plus tard.

Et donc, en général, il n’y a pas de mots pour
désigner la conscience ou les actes mentaux.

Les mots de I’Iliade qui, a une époque
ultérieure, en viennent a signifier des choses
mentales, ont des significations différentes,
toutes plus concrétes.

Le mot psyché, qui signifie plus tard ame ou
esprit conscient, désigne dans la plupart des cas
des substances vitales, comme le sang ou le




souffle : un guerrier mourant laisse couler son
sang sur le sol ou expire sa psyché dans son
dernier souffle.

Le thumos, qui en vient plus tard a signifier
quelque chose comme I’ame émotionnelle, est
simplement le mouvement ou l'agitation.
Lorsqu’un homme cesse de bouger, le thumos
quitte ses membres (...).

Il n’existe pas non plus de concept de volonté
ni de terme pour la désigner, ce concept se
développant curieusement tard dans la pensée
grecque.

Ainsi, les hommes de I’Tliade n’ont pas de
volonté propre et certainement aucune notion
de libre arbitre (...).

Les personnages de 1’Iliade ne s’assoient pas
pour réfléchir a ce qu’ils vont faire.

IIs n’ont pas de conscience telle que nous
prétendons en avoir une, et certainement pas
d’introspection.

Il nous est impossible, avec notre subjectivité,
de comprendre ce que cela représentait.

Quand Agamemnon, roi des hommes, enléve a
Achille sa maitresse, c’est un dieu qui saisit
Achille par ses cheveux blonds et 1’avertit de
ne pas frapper Agamemnon (I :197 et suiv.)

(...).

L’action ne prend pas naissance dans des
projets, des raisons et des motifs conscients ;
elle prend naissance dans les actes et les
paroles des dieux.

Pour autrui, I’homme semble étre la cause de
son propre comportement. Mais non pour
I’homme lui-méme. »

Il y a ici bien entendu un paradoxe, que Julian Jaynes
tente de masquer. Si chaque personne fonctionne de
maniere «automatique » par rapport a sa voix inté-
rieure, pourquoi alors chacun considere-t-il que la per-

sonne en face agit « individuellement » ?

En fait, si la thése de Julian Jaynes était vraie dans son
approche unilatérale, alors jamais personne n’aurait
conscience de l'individualité des autres, car personne

ne serait en mesure de saisir sa propre individualité.

Chaque personne serait considérée comme porteuse
d’'un certain «programme » et, finalement, tout le

monde agirait tel des robots ne sachant pas avoir affaire

a d’autres robots.
Clest d’ailleurs la thése de Julian Jaynes :

« La guerre de Troie était dirigée par des
hallucinations.

Et les soldats ainsi dirigés n’étaient pas du tout
comme nous. C’étaient de nobles automates qui
ne savaient pas ce qu’ils faisaient. »

Cependant, Julian Jaynes apporte ici une considération
qui est extraordinaire et releve d’'une intuition puis-
sante ; elle ramene au matérialisme tel que congu par
Spinoza, a la notion d’idéologie développée par Karl
Marx (et quon retrouve a l'ceuvre dans son roman pré-

féré, Don Quichotte de Cervantes).

On connait, en effet, 'argument traditionnel d’'une réfé-
rence simplement poétique aux dieux. On n‘aurait pas
vraiment cru en ces derniers, au pire il s’agissait de

simples superstitions.

Cela ne tient pas, bien siir. Si 'humanité s’est tournée
vers ces dieux, ce nest pas seulement qu’ils reflétaient
ses faiblesses a I'époque : ils étaient, en quelque sorte,
vraiment la. Ils étaient reliés au mode de fonctionne-

ment de 'humanité a ce moment-la de ’'Histoire.

D'oul la thése de Julian Jaynes : les dieux étaient le vec-
teur du reflet de considérations humaines, et finale-
ment ce ne sont pas les poétes qui ont eu besoin des
dieux pour leurs chants : ce sont les poétes qui sont le

produit d’'un chant intérieur existant au préalable.

« Il ne s’agit pas de dire que les vagues idées
générales de la causalité psychologique
apparaissent d’abord, puis que le poéte leur
donne une forme picturale concréte en
inventant des dieux.

C’est, comme je le montrerai plus loin dans cet
essai, tout simplement I’inverse.

Et lorsqu’on suggere que les sentiments
intérieurs de puissance, les pressentiments
intérieurs ou les erreurs de jugement sont les
germes a partir desquels s’est développée la
machinerie divine, je réponds que la vérité est
exactement |’inverse, que la présence de voix
auxquelles il fallait obéir était la condition sine
qua non du stade conscient de 1’esprit, ot c’est
le moi qui est responsable et qui peut débattre
avec lui-méme, ordonner et diriger, et que la




création d’un tel moi est le produit de la
culture.

En un sens, nous sommes devenus nos propres
dieux. »

En 1976, cette derniere phrase ne pouvait sans doute
étre comprise a sa juste mesure. Mais une fois quon a
passé le premier quart du 21° siecle, il est tellement
frappant de voir comment les étres humains sobéissent
a eux-mémes de maniere a la fois impulsive et méca-

nique dans la société de consommation !

Depuis les réseaux sociaux jusquaux plate-formes de
ventes rapides (Amazon, Temu, etc.), depuis les séries
jusqu'aux jeux vidéo, chaque étre humain obéit littéra-
lement a des injonctions venant de lui-méme et appa-

raissant finalement comme un tyran.

Encore est-il qu’il faut souligner qu’il y a bien des gens
qui ont compris, anticipé le poids sur les consciences
d’une telle situation. Si la lecture est trop unilatérale —
finalement comme Julian Jaynes - on a une trés inté-

ressante insistance sur ce qui pese sur les consciences.

« L’exploitation des masses dans la métropole
n’arien a voir avec le concept de Marx des
travailleurs salariés dont la plus-value est
extraite.

C’est un fait qu’avec la division croissante du
travail, il y a eu une énorme intensification et la
propagation de 1’exploitation dans le domaine
de la production, et le travail est devenu un
fardeau plus lourd, a la fois physiquement et
psychologiquement.

C’est également un fait que, avec I’introduction
de la journée de travail de 8 heures — la
condition préalable pour augmenter 1’intensité
de travail — le systeme a usurpé tout le temps
libre que les gens avaient.

A I’exploitation physique dans I’usine a été
ajoutée I’exploitation de leurs sentiments et de
leurs pensées, de leurs souhaits, et de leurs
réves utopiques — au despotisme capitaliste
dans l'usine a été ajouté le despotisme
capitaliste dans tous les domaines de la vie, a
travers la consommation de masse et les médias
de masse.

Avec I’introduction de la journée de travail de
8 heures, le 24 heures par jour de la domination
de la classe ouvriére par le systéme a
commencé sa marche triomphale — avec la
création de pouvoir d’achat de masse et du «

revenu de pointe », le systéme a commencé sa
marche triomphale sur les plans, les désirs, les
alternatives, les fantasmes, et la spontanéité du
peuple ; en bref, sur les gens eux-mémes !

Le systeme de la métropole a réussi a glisser
les masses si loin dans leur propre saleté
qu’elles semblent avoir largement perdu tout
sens de la nature oppressive et exploiteuse de
leur situation, de leur situation comme des
objets du systéme impérialiste.

Ainsi pour une voiture, une paire de jeans, une
assurance-vie, et un prét, elles accepteront
facilement un outrage de la part du systeme.

En fait, elles ne peuvent plus imaginer ou
souhaiter quelque chose au-dela d’une voiture,
des vacances, et d’une salle de bains carrelée.

Il en résulte, cependant, que le sujet
révolutionnaire est quelqu’un qui se libére de
ces contraintes et refuse de prendre part aux
crimes de ce systéme.

Tous ceux qui trouvent leur identité dans les
luttes de libération des peuples du Tiers-
Monde, tous ceux qui refusent, tous ceux qui
ne participent plus ; ce sont tous des sujets
révolutionnaires — des camarades. »

(RAF, 1972)

Tout cela résonne comme une approche unilatérale,
mais il y a quelque chose de puissamment vrai et de vé-

ritablement inspirant.

Julian Jaynes ou I'étre humain
comme animal post-bicaméral

Létre humain est happé par ce qu'’il fait et, dans le pas-
sé, selon Julian Jaynes, il se confond avec ce qu’il fait.

Il n’est pas en mesure d’avoir du recul sur lui-méme, car
tout ce qui est synthétisé, finalement, se situe dans I’hé-
misphere droit du cerveau, qui est séparé de 'hémi-

sphere gauche qui recoit les séquences.

Il ne le dit pas ainsi, car les phrases sont produites par
I'hémisphere gauche et 'hémisphere droit n'est que le
lieu ou ces phrases sont relancées dans l'esprit. Néan-
moins, cela revient a une telle contradiction.

L’étre humain est ainsi forcé de suivre les « ordres »

quil recgoit, dans son propre esprit, sans qu’il sache

10




qu’il en est ainsi toutefois. C'est une « force extérieure »

qui agit sur lui.

Voici comment Julian Jaynes essaie de rendre lisible
cette question, dans La naissance de la conscience dans

Ueffondrement de lesprit bicaméral, paru en 1976.

« Une métaphore s’approchant de cet état
pourrait s’avérer utile.

Au volant, je ne suis pas un passager qui donne
des instructions, mais plut6t un conducteur
engagé et absorbé par la conduite, presque
inconscient.

En réalité, ma conscience est généralement
ailleurs : une conversation avec vous si vous
étes mon passager, ou une réflexion sur
I’origine de la conscience, par exemple.

Mes gestes, en revanche, relévent presque d’un
autre monde.

Lorsque je touche quelque chose, je suis
touché ; lorsque je tourne la téte, le monde se
tourne vers moi ; lorsque je vois, je suis en
relation avec un monde auquel je me soumets
immédiatement, comme si je conduisais sur la
route et non sur le trottoir.

Et je n’ai conscience de rien de tout cela. Et
certainement pas de maniére logique.

Je suis pris dans un tourbillon d’interactions,
inconsciemment captivé, si 1’on veut, une
réciprocité totale de stimulations qui peuvent
étre constamment menagantes ou
réconfortantes, attirantes ou repoussantes,
réagissant aux changements de circulation et a
certains de ses aspects avec appréhension ou
confiance, foi ou méfiance, tandis que ma
conscience est encore ailleurs.

Imaginez maintenant un homme bicaméral,
dépourvu de conscience.

Le monde lui arriverait et ses actions seraient
indissociables de ces événements, sans qu’il en
ait la moindre conscience. Imaginons
maintenant une situation inédite : un accident
plus loin, une route bloquée, un pneu crevé, un
moteur en panne.

Et voila, notre homme bicaméral ne réagirait
pas comme vous et moi, c’est-a-dire en
concentrant rapidement et efficacement notre
conscience sur le probléme et en trouvant la
solution.

Il devrait attendre sa voix bicamérale qui, forte
de la sagesse accumulée au fil de sa vie, lui
dicterait inconsciemment la marche a suivre. »

Comment interpréter cela du point de vue du matéria-
lisme dialectique ? Si on enleve le psychologisme et le
caractere unilatéral, on peut considérer quil est ici
question des nuances dans la perception des idéologies

et dans leur réception.

Les deux hémispheres du cerveau seraient alors les
vecteurs de ce processus, et cela sonne juste, dans la
mesure ou on a bien deux aspects contradictoires éta-

blissant un phénomeéne.

La « voix bicamérale », ce serait ici I'idéologie et celle-ci
s'impose de maniere d’autant plus efficace que I'étre hu-

main est proche de l'animal qu’il a été.

Cela expliquerait, par exemple, une formulation

comme celle de Jérémie dans la Bible (11:8) :
« Mais ils n’ont pas écouté, ils n’ont pas prété

Poreille, Ils ont suivi chacun les penchants de
leur mauvais ceeur. »

Ce qui est reproché ici, c’est le fait que I'idéologie n’ait

pas été suivie.

Tout cela rejoint la these matérialiste dialectique sur les
sensations bonnes et mauvaises vécues au début de
I'humanité et ressenties comme une intervention di-

vine ou maléfique.

La maladie était percue comme une agression de la
part de forces hostiles ; le bonheur était un cadeau ve-
nant de forces bienveillantes.

Bien siir, les animaux eux-mémes connaissent ces sen-
sations, mais le cerveau humain en expansion a accor-
dé un écho grandissant a leur réalité, et I'approfondis-
sement des activités humaines leur a accordé toujours

plus d'importance, par nuance, par contraste.

L'idéologie apparait alors a un moment de ce proces-
sus, comme pure réflexion simposant a elle-méme a

un esprit encore animal.

Méme s’il n’y a pas eu de bicaméralisme, il y a di y

avoir une dialectique trés analogue.

M




Le bicaméralisme comme sas
historique

11 faut, au-dela des critiques, noter que Julian Jaynes se
tourne vers I'Histoire pour chercher le moment de rup-
ture mettant fin au bicaméralisme. En ce sens, il ac-
cepte le jugement des preuves historiques, ce qui le

place du c6té du matérialisme.

Néanmoins, ce qu’il ne saisit pas, c’est que méme en ad-
mettant que la these du bicaméralisme soit juste, elle
releve elle-méme dune transformation générale de
létre humain, qui passe d'un animal a un étre capable
d'utiliser de maniere systématique les outils et de trans-
former la Nature.

Silon préfeére : Julian Jaynes parle de I'étre humain pré-
bicaméral, la ou il devrait parler d'un animal passant
par le bi-caméralisme pour arriver a I'étre humain d’au-

jourd’hui, et continuant son chemin.

Cest le défaut du matérialisme bourgeois historique-
ment: s’il rejette la religion et assume l‘évolution de
'humanité depuis le passé, il met un stop et s’imagine

que le processus est terminé.

Julian Jaynes rate ainsi des pans entiers du processus
qui, malheureusement, de par sa conscience restreinte,
aboutit selon lui uniquement au citoyen « éveillé » du

capitalisme américain des années 1960.

Sa propre situation historique I'a conditionné et I'a em-
péché de saisir le rapport aux idéologies propres a

chaque mode de production.

Or, ce qu’il appelle bicaméralisme, cest en réalité le
poids de l'idéologie sur les consciences humaines. Il
percoit qu’il y a une force conductrice dans lesprit hu-
main, et il a lintuition que c'est en rapport matériel

avec le bicaméralisme.
Ily aici possiblement un trés grand apport scientifique.

Cependant, si bicaméralisme il y a (ou il y avait), il s'in-
sere dans un dispositif historique relevant de la contra-
diction entre 'humanité et la Nature, et cela dépend
des caracteres de la séquence : communisme primitif,
esclavagisme, féodalisme, capitalisme, puis socialisme

et communisme.

En faisant du bicaméralisme un simple sas historique a
la conscience individuelle bourgeoise, Julian Jaynes
rate ainsi toutes les nuances et différences qui existent

au cours de cette progression historique.

Son intuition est formidablement intéressante, sa thése
est par contre psychologisante et erronée, et réduit le
parcours de 'humanité a une sortie du bicaméralisme.
Il y aurait le bicaméralisme, les restes du bicaméra-
lisme, les restes des restes, puis la situation d’aujour-
d’hui.

Clest de I'évolutionnisme pour expliquer ce qui est cen-
sé étre une vraie cassure. Julian Jaynes a bien pergu
qu’il y avait des modifications historiques, mais il est
aveuglé par le bicaméralisme et ne connait pas le

concept d’idéologie, ni celui de mode de production.

Voici comment il tente de se sortir de sa situation intel-

lectuellement compromise.

« Ce drame, cette immense scéne dans laquelle
I’humanité s’est déroulée sur cette planéte au
cours des 4000 derniéres années, apparait
clairement lorsqu’on considére la tendance
intellectuelle centrale de 1’histoire mondiale.

Au deuxiéme millénaire avant J.-C., nous
avons cessé d’entendre la voix des dieux.

Au premier millénaire avant J.-C., ceux d’entre
nous qui entendaient encore ces voix, nos
oracles et nos prophétes, ont eux aussi disparu.

Au premier millénaire apres J.-C., c’est par
leurs paroles et leurs récits, conservés dans des
textes sacrés, que nous obéissions a nos
divinités perdues.

Et au deuxiéme millénaire aprés J.-C., ces
écrits perdent leur autorité.

La révolution scientifique nous détourne des
anciens enseignements pour nous conduire a
retrouver 1’autorité perdue dans la Nature.

Ce que nous avons vécu au cours de ces quatre
derniers millénaires, c’est la lente et inexorable
profanation de notre espéce.

Et dans la derniére partie du deuxieme
millénaire apres J.-C., ce processus semble
s’achever.

C’est la grande ironie humaine de notre
entreprise la plus noble et la plus ambitieuse

12




sur cette planéte que, dans notre quéte
d’autorisation, dans notre lecture du langage de
Dieu dans la Nature, nous ayons lu si
clairement que nous nous sommes tellement
trompés. »

Ce fétichisme du bicaméralisme comme processus doit
bien entendu a la liaison de Julian Jaynes avec la théo-
rie de la cybernétique, qui fait de I'information I'alpha
et l'oméga de tout processus, de tout phénoméne.

L'origine du langage et sa pseudo-
autonomie

Julian Jaynes fait du langage le moteur de l'esprit. Létre
humain est, chez lui, un primate qui a di utiliser tou-

jours plus de mots, donc construire des phrases.

Cela aboutit a des sentences qui sont produites par I'hé-
misphere gauche, mais retranscrites par I'hémisphére
droit. Comme I'hémisphére gauche réceptionne, il y a
I'impression d’'une voix venant de « l'extérieur » de soi-

méme.

Ce n'est qu'au bout d’'un long processus que cette sépa-
ration des hémispheéres en deux chambres séparées est

dépassée, mettant fin au « bicaméralisme ».

Cest une théorie de linformation, ou l'information
force au changement afin qu'on puisse la suivre, 'adop-
ter, 'adapter dans la vie concrete. Lhumanité est ici le

produit de la mise en place du langage.

Voici la vision des choses de Julian Jaynes concernant

ce point.

« Une fois qu’une tribu posséde un répertoire
de modificateurs et de commandes, la nécessité
de préserver I’intégrité de 1’ancien systéme
d’appel primitif peut étre assouplie pour la

premiere fois, afin d’indiquer les référents des
modificateurs ou des commandes.

Si « wahee ! » signifiait autrefois un danger
imminent, avec une plus grande différenciation
de l'intensité, nous pourrions avoir « wak ee ! »
pour un tigre qui approche, ou « wab ee ! »
pour un ours qui approche.

Ce seraient les premiéres phrases avec un sujet
nominal et un complément circonstanciel, et
elles pourraient dater d’entre 25 000 et 15 000
av. J.-C.

Il ne s’agit pas de spéculations arbitraires.

La succession des compléments circonstanciels
aux impératifs, puis, seulement lorsque ces
derniers se stabilisent, aux noms, n’est pas
arbitraire.

La datation n’est pas non plus entiérement
arbitraire.

De méme que I’apparition des compléments
circonstanciels coincide avec la fabrication
d’outils bien plus performants, 1’apparition des
noms d’animaux coincide avec le début de la
représentation d’animaux sur les parois des
grottes ou sur des objets en corne.

L’étape suivante est le développement des
noms de choses, en réalité un prolongement de
la précédente.

Et de méme que les noms d’étres vivants ont
donné naissance aux représentations
d’animaux, les noms de choses engendrent de
nouvelles choses.

Cette période correspond, a mon avis, a
I’invention de la poterie, des pendentifs, des
ornements, des harpons barbelés et des pointes
de lance, ces deux derniéres inventions étant
extrémement importantes pour la dispersion de
I’espéce humaine vers des climats plus
difficiles.

Les fossiles nous apprennent que le cerveau, en
particulier le lobe temporal, a connu un
développement important.

Le lobe frontal, en avant du sillon central, se
développait avec une rapidité qui continue
d’étonner les évolutionnistes modernes.

Et a cette époque, qui correspond peut-étre a la
culture magdalénienne, les aires du langage du
cerveau, telles que nous les connaissons,
étaient déja développées. »

Julian Jaynes dit ainsi que le langage a accompagné les
activités humaines et qu'en devenant plus complexe, il
a modifié les modalités de fonctionnement de la pen-

sée.

Cependant, I'incohérence saute aux yeux : le langage ne
fait quaccompagner, comment pourrait-il alors de lui-
méme devenir autonome et prendre des décisions par

lui-méme ?

13




Car ce que dit Julian Jaynes, finalement, ce n'est pas
vraiment qu'il y a des paroles qui viennent delles-
mémes : ce qu’il dit revient a dire que le langage s’im-

pose de lui-méme dans l'esprit humain.

Julian Jaynes est, en ce sens, un structuraliste : 1a ou
certains pensent que la technique, la mer Méditerranée
ou que ce soit dautre, forme une « structure » décisive
conditionnant un processus, lui fait du langage une

« structure » supréme dans ’'Histoire humaine.

C’est, du point de vue historique, un fétichisme d’un as-

pect de I'évolution humaine.

La voix des rois et des idoles : les
modalités du bicaméralisme

Il faut bien saisir comment Julian Jaynes considere que
le langage prend le dessus, fournissant des commande-

ments pour prendre le controle.

Les premiers étres humains, selon lui, ont intériorisé
les consignes relatives a l'organisation du travail. Les
voix se répétant dans la téte des premiers étres hu-
mains, qui menaient inlassablement les mémes activi-
tés, ont été considérées comme celle des chefs, qui cen-

tralisaient les décisions.
Voici comment Julian Jaynes présente les choses.

« Voici un changement majeur dans 1’histoire
de I’humanité. Au lieu d’une tribu nomade
d’une vingtaine de chasseurs vivant a I’entrée
de grottes, nous avons une ville d’au moins 200
habitants.

C’est I’avenement de 1’agriculture, attesté par
I’abondance de lames de faucilles, de pilons, de
meules et de mortiers encastrés dans le sol de
chaque maison, servant a la récolte et a la
préparation des céréales et des 1égumineuses,
qui a rendu possible une telle sédentarisation et
une telle population.

L’agriculture était alors extrémement primitive
et ne constituait qu’un complément a la riche
faune sauvage — chevres sauvages, gazelles,
sangliers, renards, liévres, rongeurs, oiseaux,
poissons, tortues, crustacés, moules et
escargots — qui, comme le montrent les restes
datés au carbone 14, formait la part la plus
importante de leur alimentation.

Une ville ! Bien siir, il n’est pas impossible
qu’un chef puisse dominer plusieurs centaines
de personnes.

Mais ce serait une tache colossale si une telle
domination devait s’exercer par des rencontres
face a face répétées régulierement avec chaque
individu, comme c’est le cas chez les primates
qui maintiennent des hiérarchies strictes.

Je vous prie de vous rappeler, tandis que nous
tentons d’imaginer la vie sociale d'Eynan [il y a
14 500 et 11 500 années, au Proche-Orient],
que ces Natoufiens n’étaient pas conscients.

IIs ne pouvaient pas raconter d’histoires et
n’avaient pas de représentation analogique
d’eux-mémes pour se « Voir » par rapport aux
autres.

Ils étaient ce que 1’on pourrait appeler
dépendants des signaux, c¢’est-a-dire qu’ils
réagissaient a chaque instant a des signaux
selon un principe stimulus-réponse, et étaient
contr6lés par ces signaux.

Et quels étaient les signaux pour une
organisation sociale d’une telle ampleur ?

Quels étaient les signaux qui permettaient le
controle social sur ses deux ou trois cents
habitants ? »

Julian Jaynes pose ici une vraie question. Il la réduit
toutefois a une question de « signaux », conformément

a l'idéologie de la cybernétique.

Ce dont il parle, en réalité, cest de la question du degré
de conscience de soi dans le cadre d'un mode de pro-

duction donné.

Lexistence sociale détermine les pensées des hommes,
elle faconne leur existence, elle définit leurs mentali-
tés, elle produit leurs comportements, elle permet

leurs attitudes.

Il y a une marge plus ou moins grande de « liberté » par
rapport au mode de vie dominant, mais cela ne veut
nullement dire que les étres humains en soient

conscients.

Méme un bandit du Moyen Age n’avait pas conscience
d’avoir fait le choix d’étre un hors-la-loi, et seuls des
produits du capitalisme décadent peuvent fantasmer

sur les pirates des Caraibes comme des individus

14




«libres dans leur téte » faisant le choix de leur propre

vie.

Julian Jaynes s’intéresse, au fond, a quelque chose de
trés particulier : le fonctionnement de l'encadrement
des esprits, mais pas dans le sens d'une oppression :
dans celui de lorganisation d'une humanité nouvelle

par rapport aux temps anciens.

Prenons un exemple concret. On sait que les religions
monothéistes ont toujours immensément insisté sur la
répétition des priéres, sur la récitation par coeur de for-

mules religieuses.

C’est une dimension qui est bien connue. Par contradic-
tion, on peut se dire que cela servait a étouffer juste-
ment ces « voix intérieures » passées présentées par Ju-

lian Jaynes.

Ici, le monothéisme servirait de sas historique pour
leffacement des «voix intérieures ». Celles-ci ne pro-
viennent plus des rois, ni de dieux présents un peu par-
tout ; elles sont mises a distance, et pour ce qu’il en
reste attribuées a un Dieu lointain relativement flou.

Cela serait trés exactement le début de l'effacement du

bicaméralisme.

Essayons alors de comprendre leur fonctionnement au
moment des « dieux ». Julian Jaynes expose les choses

comme suit en ce qui concerne le processus concerné.

« A quelques rares exceptions prés, le plan
d’habitat des groupes humains de la fin du
Mésolithique jusqu’aux époques relativement
récentes est celui d’une maison des dieux
entourée de maisons des hommes (...).

A mesure que ces premiéres cultures évoluent
en royaumes bicaméraux, les tombes de leurs
personnages importants se remplissent de plus
en plus d’armes, de meubles, d’ornements et,
surtout, de récipients alimentaires (...).

Je ne veux pas donner I’impression que la
présence de pots contenant de la nourriture et
des boissons dans les tombes de ces
civilisations est universelle a travers toutes ces
époques ; elle est générale (...).

De la Mésopotamie au Pérou, les grandes
civilisations ont au moins traversé une phase
caractérisée par une forme d’inhumation
comme si le défunt était encore vivant.

Et 1a ou I’écriture le permettait, les morts
étaient souvent considérés comme des dieux.

A tout le moins, cela corrobore 1’hypothése
selon laquelle leurs voix étaient encore percues
sous forme d’hallucinations (...).

Chaque individu, roi ou serf, avait son propre
dieu personnel dont il entendait la voix et a
laquelle il obéissait.

Dans presque chaque maison fouillée, il existait
une piece-sanctuaire qui contenait
probablement des idoles ou des figurines
comme dieux personnels de I’habitant (...).

Du corps royal dressé sur ses pierres, sous son
parapet rouge a Eynan, régnant encore sur son
village natoufien dans les hallucinations de ses
sujets, aux étres puissants qui provoquent le
tonnerre, créent des mondes et disparaissent
finalement dans les cieux, les dieux furent a la
fois un simple effet secondaire de 1’évolution
du langage et la caractéristique la plus
remarquable de I’évolution de la vie depuis
I’apparition d'Homo sapiens.

Je ne parle pas ici uniquement de poésie.

Les dieux n’étaient en aucun cas des « fruits de
I'imagination ».

Ils étaient la volonté de ’homme.

IIs occupaient son systéme nerveux,
probablement son hémisphere droit, et, puisant
dans un trésor d’expériences a la fois
instructives et perceptives, ils transmuaient
cette expérience en un langage articulé qui «
disait » ensuite a I’homme ce qu’il devait faire.

Que ce langage intérieur ait souvent besoin
d’étre amorcé par le cadavre d’un chef ou le
corps doré d’une statue aux yeux de joyaux
dans son sanctuaire, de cela je n’ai rien dit.

Cela aussi mérite une explication.

Je n’ai en aucun cas osé aller au fond des
choses, et il faut seulement espérer que des
traductions plus complétes et plus correctes des
textes existants et le rythme croissant des
fouilles archéologiques nous donneront une
compréhension plus juste de ces trés longs
millénaires qui ont civilisé I’humanité. »

15




Qu'on le veuille ou non, il y a ici une explication maté-
rielle des idoles : elles servaient de support a la « voix
intérieure ». Elles étaient l'expression d’un respect pour

elle.

En fait, tout comme au Moyen Age un paysan pouvait
sexclamer « Jésus Marie » ou prier Dieu pour lui accor-
der la réussite dans la construction de sa maison, dans
les temps anciens les choix effectués prenaient appui
sur les dieux formant un systéme de valeurs propres a

une société.

Cela expliquerait également pourquoi certaines civilisa-
tions ont disparu totalement, du jour au lendemain :
une défaite générale brise le rapport aux idoles qui sont
alors remplacées, ou bien il y a fusion et mélange des

dieux et idoles.

Et toute l'ceuvre de Moise, Jésus et Mahomet a consisté
en le harcelement des gens pour qu’ils rompent avec

ces rapports incessants, dans leur téte, avec les idoles.

Un probleme de fond du
bicaméralisme

L’humanité développant son cerveau n'a pas compris
qu’elle raisonnait et ses propres raisonnements sont ap-
parus comme extérieurs, comme des révélations. L'idée

est plaisante et Julian Jaynes est inspirant.

Il y a toutefois beaucoup de problemes, qui ensemble

forment un probléme de fond.

Le premier probleme concerne la datation. Julian
Jaynes est un bourgeois progressiste, agissant intellec-
tuellement au cceur des institutions de la superpuis-
sance américaine impérialiste dans les années 1960-
1970.

Il est ainsi obligé de faire de « I'introspection » - nous
dirions de lindividualisme - l'objectif historique. Clest
ce qui 'améne a placer la fin du bicaméralisme au mo-

ment de la systématisation de 'esclavagisme.

Cela ne peut pas tenir debout : les idoles sont présentes
tant qu’il n'y a pas le monothéisme (et elles se main-
avec les

tiennent méme idéologiquement apreés,

« saints », les reliques, etc.).

Julian Jaynes considére somme toute que l'existence de
propriétaires desclaves a suffi a Iémergence de la
conscience, comme s’ils flottaient au-dessus de la réali-
té sociale, n’ayant plus besoin des voix intérieures, dans

le cadre d’'une reconnaissance deux-mémes.

Au minimum aurait-il di toutefois considérer les es-
claves comme encore sous la dépendance du bicaméra-

lisme.

Julian Jaynes ne dépasse pas l'horizon du « citoyen

bourgeois » qui « décide » de sa vie.

Le second probleme touche le fait détre happé par la
voix intérieure. Cest la grande faiblesse de Julian

Jaynes comme psychologue.

11 dit, en effet, que les schizophrénes entendent une
voix intérieure quand ils sont en crise. Selon lui, cela

devait en étre ainsi pour le bicaméralisme.

Or, clest impossible puisque les sociétés, pour fonction-
ner, ont besoin de gens répétant leurs activités et non
pas d’individus en crise mentale séparpillant de ma-

niére frénétique.

Voici ce que dit Julian Jaynes a ce sujet, de maniere pro-

fondément incohérente :

« Durant les périodes ot I’esprit était
bicaméral, on peut supposer que le seuil de
stress déclenchant les hallucinations était bien
plus bas que chez les personnes normales ou
les schizophrenes d’aujourd'hui.

Le seul stress nécessaire était celui qui survient
lorsqu’un changement de comportement est
requis par une nouveauté dans une situation.

Tout ce qui ne pouvait étre géré par 1’habitude,
tout conflit entre travail et fatigue, entre attaque
et fuite, tout choix entre obéir ou agir, tout ce
qui exigeait une décision quelconque, suffisait
a provoquer une hallucination auditive. »

Julian Jaynes triche : il considére que le bicaméralisme
n'était présent que parfois, alors que suivant son raison-

nement il devrait étre présent tout le temps.

On ne peut résoudre le probléme quen ramenant le bi-
caméralisme au concept d'idéologie. Le probleme de
fond de l'approche de Julian Jaynes est de désincarner

les étres humains dont il parle.

16




Cependant, son apport est de souligner I'importance de
I'idéologie pour le fonctionnement de la vie quoti-
dienne, comme démarche intériorisée, comme intégra-

tion de principes décisifs.

Le bourgeois, méme s’il sympathise humainement de
maniére franche et sincére avec les communistes, a
dans sa téte un levier de secours lui empéchant de faire

le pas et dabandonner son camp social.

La magie, le spiritisme, la
possession, la poésie comme
mystique

Julian Jaynes s’autorise, avec raison et sans prétention,

de nombreuses remarques exploratoires.

Il aborde ainsi, de maniere tres inégale mais intuitive

comme toujours, le theme de la magie.

Ici, il sera difficile d’arriver a des résultats depuis les
pays ou le capitalisme a avancé. L'approche ne peut tou-
tefois que puissamment inspirer les matérialistes dia-
lectiques de Bolivie ou du Brésil, du Népal ou de Thai-
lande, du Bénin ou du Nigéria.

Julian Jaynes souligne ici que les modalités des rites de
magie, de sorcellerie, de vaudou, etc. comportent des

structures récurrentes qui parlent a l'esprit.

Non seulement, ils servent a fournir une introspection
de «l'extérieur », comme a I'époque du bicaméralisme.
Mais, en plus, et la Julian Jaynes devine plus qu’il n'ex-
plique, dans leur approche, ils suivent des modalités du

cerveau.

En fait, on connait également bien cela quand méme
dans les pays capitalistes développés, sauf que cela
passe par les psychologues, les psychothérapeutes, les

psychanalystes et les voyantes.

Il y a des choses qu'on n'ose pas se dire et on passe par

quelqu’un d’autre pour se le dire a soi-méme.

C’est moins pittoresque qu’avec les rites de possession,
de magie, de vaudou, etc., néanmoins c'est la méme
base matérialiste, avec bien entendu un bon fond d’es-
croquerie et de mise sous dépendance.

En effet, pour que le « contact » se fasse, il faut toute
une mise en scene, tout un stress rituel, ou bien une ac-
ceptation symbolique comme les pseudos-hypnotiseurs

lors des émissions de télévision.

Cela veut dire, en tout cas, que, au Brésil, une affirma-
tion matérialiste dialectique sérieuse serait en mesure
de comprendre le fonctionnement des religions afro-
brésiliennes de possession (umbanda, candomblé,
quimbanda), et non pas simplement de les considérer

comme des superstitions folkloriques.

Et a suivre Julian Jaynes, cette utilisation d’une autre
personne, dun « médium », serait un reste du bicamé-
ralisme. Voici comment il tente de formuler un panora-

ma matérialiste de cet aspect :

« A mesure que le lent retrait des voix et des
présences divines laisse une part croissante de
chaque population échouée sur le sable des
incertitudes subjectives, la variété des
techniques employées par I’homme pour tenter
d’entrer en contact avec son océan perdu
d’autorité s’accroit.

Propheétes, poetes, oracles, devins, cultes des
statues, médiums, astrologues, saints inspirés,
possession démoniaque, cartes de tarot,
planches Ouija, papes et peyotl sont autant de
vestiges d’un bicamérisme qui s’est
progressivement réduit a mesure que les
incertitudes s’accumulaient. »

De maniére tres intéressante, Julian Jaynes parle égale-
ment de la poésie et il dresse une corrélation entre les
modalités de la poésie et les expressions mentales per-

turbées.

Par exemple, il est connu que certains malades men-
taux pratiquent la glossolalie : ils parlent une langue
qui n'existe pas. Or, il est connu qu’il a pu étre attribué

une nature « divine » a cela.

Julian Jaynes en déduit que la poésie est née comme vi-
sion «religieuse » justement en suivant cette méme
modalité d’expression perturbée, détournée de la pen-

sée.

Cest 1a ol il y a une mise en perspective plus intéres-
sante, plus concrete, plus solide, car elle sappuie sur
une transformation profonde, et pas simplement sur
une opposition formalisée entre bicaméralisme et non-

bicaméralisme.

17




Voici une tres intéressante tentative de formuler un

apergu général de la part de Julian Jaynes :

« A mesure que la pensée grecque évolue du
bicamérisme universel a la conscience
universelle, ces vestiges oraculaires du monde
bicaméral et leur autorité se transforment
jusqu’a devenir de plus en plus précaires et
difficiles d’acces.

Il me semble qu’il existe une logique sous-
jacente a tout cela, et que, durant les mille ans
de leur existence, les oracles ont connu un
déclin continu, que 1’on peut appréhender a
travers six phases.

Celles-ci peuvent étre considérées comme six
étapes descendantes de la pensée bicamérale, a
mesure que son impératif cognitif collectif
s’affaiblissait.

1. L’oracle du lieu. A I’origine, les oracles
étaient simplement des lieux spécifiques o,
grace a la puissance des lieux, a un événement
important ou a des sons, des vagues, des eaux
ou un vent hallucinogénes, les suppliants, quels
qu’ils soient, pouvaient encore « entendre »
directement une voix bicamérale.

Lebadée [lieu d’un sanctuaire pour les oracles,
en Gréce antique et trés célébre, autant que
Delphes mais en plus « personnel »] a conservé
cette appellation, probablement en raison de
son induction remarquable [puisqu’il y avait un
rituel de purification, s’allonger dans une
fissure dans 1’obscurité dont on ressortait
puissamment marqué].

2. L’oracle prophétique. 11 existait
généralement une période ou seules certaines
personnes, prétres ou prétresses, pouvaient «
entendre » la voix du dieu local.

3. L’oracle prophétique formé : ces personnes,
prétres ou prétresses, ne pouvaient « entendre »
la voix du dieu qu’aprés une longue formation
et des inductions complexes. Jusqu’a ce stade,
la personne restait elle-méme et transmettait la
voix du dieu a autrui.

4. L’oracle possédé.

Puis, a partir du Ve siécle avant J.-C. au moins,
apparut le terme de possession, désignant une
bouche frénétique et un corps contorsionné
aprés une formation encore plus poussée et des
inductions plus élaborées.

5. L’oracle possédé interprété.

A mesure que I’instinct de perception
s’affaiblissait, les paroles devenaient
inintelligibles et devaient étre interprétées par
des prétres ou des prétresses auxiliaires ayant
eux-mémes subi des procédures d’induction.

6. L’oracle erratique. Et méme alors, cela
devint difficile. Les voix devinrent
intermittentes, le prophéte possédé erratique,
les interprétations impossibles, et 1’oracle
cessa. »

Tout cela est indéniablement intéressant.

Aristote et la falsafa

Il est treés intéressant de constater une chose si on suit
Julian Jaynes : son hypothése explique la possibilité his-
torique de la falsafa, c’est-a-dire de la philosophie ara-
bo-persane qui défendit le matérialisme d’Aristote, tout

en reconnaissant le Coran.

Aristote est un matérialiste. Il dit: 1étre humain ne
pense pas, il réfléchit. Lorsqu’il réfléchit bien, cest qu’il

retrouve une vérité universelle.

L'univers est, en effet, toujours le méme et son exis-
tence correspond a une série de vérités universelles,

formant un intellect agent.

Les étres humains nont qu'un intellect patient et la
seule chose qu’ils peuvent faire, c’est réfléchir de telle
maniere a étre conforme a la réalité. Il y a une conjonc-

tion entre l'intellect patient et I'intellect agent.

Ainsi, les étres humains meurent, les intellects patients
disparaissent. L'intellect agent, lui, est éternel. La réali-
té est éternelle, la science consiste en sa compréhen-

sion, bien « penser » c’est réfléchir adéquatement.

Or, qu'est-ce qui empéche, si on suit Julian Jaynes, de
dire que l'intellect patient est 'hémispheére gauche, I'in-

tellect agent 'hémisphére droit ?

Que, quand on raisonne bien, qu'on a une synthése qui
se précipite dans sa téte, c’est un raisonnement scienti-
fique qui émerge comme propulsé dans son esprit,
comme s’il était de l'extérieur ou en tout cas conforme

au monde extérieur ?

En quelque sorte, 'hémisphere gauche représente la
qualité, I'hémisphére droit la quantité, mais ce serait

un raccourci que de dire cela.

18




Mais ce n'est pas tout. Ce que dit Julian Jaynes n'est pas
seulement inspirant pour saisir ce que dit Aristote, il y
a donc les philosophes arabo-persans. Ils sont matéria-

listes, a différents degrés, mais reconnaissent le Coran.

Al Farabi, Avicenne et Averroes, pour citer les trois ti-
tans de la falsafa arabo-persane, reconnaissent a la fois
le chemin de la science matérialiste pure et dure - en
conjonction avec l'intellect agent, car 'étre humain ne
pense pas mais « reflete » la réalité - et l'inspiration di-

vine qu'est le Coran !

Ici, il faut bien reconnaitre qu’il raisonnait comme Ju-
lian Jaynes. Ce dernier dirait que les trois admettent a
la fois I'inspiration non-bicamérale et 'inspiration bica-

mérale.

Et il dirait que les trois ont compris que c’était une seule
et méme chose, avec comme seule différence que dans
un cas on sait quon se parle a soi-méme, que dans

l'autre on ne sait pas.

Julian Jaynes est ici possiblement formidable si on le
remet sur ses pieds et quon le remet sur une base ma-

térialiste.

La question de la mise a distance et
de la schizophrénie

Concluons sur deux aspects intéressants, dans le cadre
d’un apport de Julian Jaynes indéniablement tres inté-

ressant.

On sait comment les colonisateurs européens de '’Amé-
rique ont présenté les « Indiens » : comme simples, di-
rects, incapables de mentir... clest-a-dire sans mise a

distance par rapport a leur propre étre.

Si on lit Julian Jaynes, on a un approfondissement de
compréhension du phénomene. Lui-méme va trop loin
et raisonne en termes d’automates. Néanmoins, il est
bien connu que dans les combats des conquistadors
contre les petites troupes « indiennes », il suffisait de

tuer le chef pour que les autres s’enfuient.

Ce qui est en jeu, c’est la question de la mise a distance

par rapport a soi-méme.

Voici ce que dit Julian Jaynes.

« A I’époque du bicamérisme, le controle
social reposait sur la pensée bicamérale, et non
sur la peur, la répression ou méme la loi.

Il n’y avait ni ambitions privées, ni rancunes
privées, ni frustrations privées, rien de privé,
puisque les hommes bicaméraux n’avaient
aucun « espace » intérieur ou étre privés, aucun
équivalent avec lequel 1’étre.

Toute initiative résidait dans la voix des dieux.

(..).

La tromperie a long terme exige I’invention
d’un soi analogique capable de « faire » ou d’«
étre » quelque chose de trées différent de ce que
la personne fait ou est réellement, tel que percu
par ses associés. »

11 est indubitable que, par exemple, si on prend l'em-
pire inca, organisé de maniére « unitaire », a prétention
collectiviste, ce qu'on lit la est inspirant.

Un autre aspect concerne la schizophrénie. Si l'on suit
Julian Jaynes, cette maladie mentale ne saurait étre

comprise sans le bicaméralisme.

Clest la raison pour laquelle elle n’a pas été expliquée
jusqua présent. Sa réelle nature consiste en un retour
en arriéere historique de l'esprit, a une situation bicamé-

rale, mais cette fois non gérée.
Voici ce qu’il dit.

« L’homme conscient recourt constamment a
I’introspection pour se trouver et se situer par
rapport a ses objectifs et a sa situation.

Sans cette source de sécurité, privé de récit,
vivant avec des hallucinations inacceptables et
niées comme irréelles par son entourage, le
schizophreéne floride [= en pleine expression de
sa crise] évolue dans un monde a I’opposé de
celui des ouvriers de Marduk, soumis aux
dieux, ou des idoles d’Ur.

Le schizophréne moderne est un individu en
quéte d’une telle culture.

Mais il conserve généralement une part de
conscience subjective qui lutte contre cette
organisation mentale plus primitive, qui tente
d’établir une forme de controle au sein d’une
organisation mentale ot 1’hallucination devrait
exercer le pouvoir.

19




En somme, son esprit est a nu face a son
environnement, attendant des dieux dans un
monde sans dieux. »

Et si on regarde cela de maniére matérialiste dialec-
tique et quon applique cela aux modes de production,
alors on dira : une société devient mire pour la révolu-
tion lorsque I'idéologie qui fournit les principaux com-
mandements et controles aux actes de la vie quoti-
dienne des individus dans un mode de production don-

né est en rupture avec le réel.

La révolution, clest lorsqu’un systeme idéologique de
commandement et de contréle des axes fondamentaux
de la vie quotidienne n’est plus opérationnel, et doit

étre remplacé par un autre.

Et si on regarde bien, la Grande Révolution Culturelle
Prolétarienne en Chine populaire a été le premier jalon his-
torique de la compréhension du réle de la vision du monde
comme idéologie au poste de commandement.

Annexe

L'aphantasie et les neurones miroirs

1l existe deux phénomeénes tres intéressants qui
ne sont pas directement en rapport avec le bica-
méralisme, mais qui toutefois relévent de la
méme mise en perspective. En effet, ce qui est en
jeu, ce sont les modalités du fonctionnement du

cerveau humain.

Le premier phénomene est l'aphantasie; il a été
conceptualisé en 2015 par le neurologue britannique

Adam Zeman.

Le principe est le suivant. Chez la majorité des gens,
penser fait apparaitre des images mentales. Quand on
pense a une banane, on voit une banane en image dans

son esprit.

Quand on se rappelle une personne, un lieu ou une si-
tuation, on voit quelque chose dans son esprit, un peu

comme une image ou une scene intérieure.

Chez les personnes aphantasiques, ce mécanisme

n'existe pas. Aucune image n'apparait dans leur esprit.

Elles savent de quoi il s’agit, elles le conceptualisent,

sans pour autant le visualiser.

Elles représentent vraisemblablement 2-3 % de la popu-

lation, avec autour de 1 % d’aphantasiques complets.

C’est la un phénomeéne notable ; il n'est connu que de-
puis récemment et, dans les faits, en raison du manque
d’information a ce sujet, les aphantasiques ne savent

pas qu’ils le sont !

Le second phénomeéne consiste en les neurones mi-
roirs. Leur existence a été découverte par le neurologue
italien Giacomo Rizzolatti et son équipe au début des
années 1990.

Malheureusement, cest lié a lexpérimentation ani-
male, ce cauchemar. Il a été constaté que, chez les
singes, des neurones s’activent quand l'animal fait une
action mais aussi quand il voit quelquun dautre la

faire.

Naturellement, du point de vue matérialiste dialec-
tique, il n’y a absolument nulle surprise a ce que l'esprit

fonctionne tel un miroir.

Depuis, il a été constaté que les neurones miroirs sont
bien slir présents chez 1étre humain. Et si nombre
détudes ont été faites, elles n'ont jamais abouti a des ré-

sultats révolutionnaires.

Ce qui indique bien que la vision bourgeoise des choses
a fait son temps. Des découvertes sont faites griace aux
moyens techniques, mais la vision du monde obscurcit

I'horizon.



	materialisme-dialectique.com
	Études générales de l’Histoire du monde, depuis la sortie de la Nature effectuée par l’humanité, jusqu’à son retour en son sein, sous la forme sociale, par le Communisme.

	
	La dialectique du cerveau : le bicaméralisme de Julian Jaynes
	Introduction
	Julian Jaynes et l’émergence de la conscience à travers les âges
	Bref résumé du point de vue de Julian Jaynes
	Les commandes comportementales : un exemple avec le dieu du maïs
	Julian Jaynes et la dialectique des commandes comportementales
	Julian Jaynes et l’Iliade, jusqu’à la société de consommation
	Julian Jaynes ou l’être humain comme animal post-bicaméral
	Le bicaméralisme comme sas historique
	L’origine du langage et sa pseudo-autonomie
	La voix des rois et des idoles : les modalités du bicaméralisme
	Un problème de fond du bicaméralisme
	La magie, le spiritisme, la possession, la poésie comme mystique
	Aristote et la falsafa
	La question de la mise à distance et de la schizophrénie
	Annexe
	L’aphantasie et les neurones miroirs


